
כמותו בכל מקום!״

עמד רבי יהושע על רגליו ואמר: ״כבר נאמר בתורה: "לא בשמים 
היא". 

בכך פסק רבי יהושע כי אין מסתמכים על ׳בת קול׳. התורה ניתנה 
פעם אחת מהשמים, במעמד הר סיני. מאז ועד עתה, רצונו של ה׳ 
יתברך שאנו נלמד את התורה ונחדש בה ונרד לעומקה של סוגיה, 

עד שנמצא את בירור ההלכה ונפסוק דין והלכה למעשה.

ה׳  עשה  ״מה  אותו:  ושאל  הנביא  אליהו  את  נתן  רבי  פגש  לימים, 
יתברך בישיבה של מעלה, בזמן אותה מחלוקת עוצמתית ומפורסמת 
בין ענקי עולם, בה פסק רבי יהושע ש״תורה לא בשמים היא״ ולא 

קיבל את מה שפסקה ה׳בת קול׳ שיצאה מלמעלה?״

אמר לו אליהו הנביא: חייך הקב״ה ואמר "ניצחוני בני! ניצחוני בני!", 
שהרי הביאו ראיה מן התורה.

לימוד הלכה - קודש הקודשים
"וַַיִּּבְְרָָא  התורה:  שאומרת  כפי  אלוקים,  בצלם  נוצרה  האדם  נפש 

צֶֶלֶֶם אֱֱלֹקים בָּּרָָא אֹֹתוֹ".  צַַּבְּלְְמוֹ ּבְּ אֱֱלֹקים אֶֶת הָָאָָדָָם 

כוחות הנפש - השכל, הרגשות ושאר החושים, כמערכת התייחסות 
האלוקיים  לכוחות  קלוש,   כהד  ומקבילים,  דומים  שסביבו,  לעולם 

המהווים את העולם, ומשמשים כלים להתייחסות ה' לעולמו. 

אֱֱלוֹקַַ״,  אֶֶחֱֱזֶֶה  י  ִרִׂ שָׂ ּבְִּמִ "וּ באיוב  הפסוק  את  המקובלים  דרשו  לכן 
ולימדו אותנו, שכאשר מתבונן האדם במבנה הנפש שלו, יוכל מתוך 
כך לחזות במערכת האלוקית, ולהבין כל אחד לפי ערכו, את מערכת 

הכוחות האלוקיים הפועלים בבריאה.

משלים  על  התבוננויות  משאר  ומיוחדת  שונה  בנפש,  ההתבוננות 
הממחישים את הכוחות האלוקיים. זאת מפני שמשל חיצוני וסתמי, 
שאינו מנפש האדם, אינו משקף באמת את הנמשל האלקי המופשט 

- המשוחרר לחלוטין ממגבלות הטבע והשכל האנושי.

האלוקי,  לנמשל  ביותר  והמושלם  הטוב  המשל  היא  האדם  נפש 
ומכאן גם תיאורנו - "אדם" מלשון "אֶֶדַַּמֶֶּה לעליון". זהו משל שאין 
ולהסיט את  בו עלולים להסתיר את הנמשל  וההעמקה  ההתרכזות 
ואת  ההתבוננות  את  שמעמיקים  ככל   - להפך  ממנו,  ההתבוננות 
וחי  נכון  יחס  ונבנה  הולך  העמוקים,  ולרבדיה  לנפש  ההתקשרות 

לנמשל האלוקי האמיתי.

ארבע אמות של הלכה

מתבקש  שבתוכו,  והכלים  המשכן  בנין  את  המתארת  בפרשתנו, 
משה רבנו ליצור את הכלי היקר והקדוש ביותר לעם ישראל - ׳ארון 
זָָהָָב...  ים  רִֻֻּבִ כְּ ם  שְׁׁנִַַיִ יתָָ  ״וְְעָָׂשִׂ יתברך:  ה׳  אומר  הארון,  מעל  העדות׳. 

יו״ ישׁ אֶֶל אִָָחִ ם לְְמַַעְְלָָה... וּפְְנֵֵיהֶֶם ִאִ י כְְנָָפִַַיִ ים פֹּרְְּׂשֵׂ רִֻֻּבִ וְְהָָיוּ הַַכְּ

ים״  רִֻֻּבִ ידועים ומפורסמים דברי חכמינו זכרונם לברכה, כי דמויות ה״כְּ
ודרכם  הקב״ה,  עם  ישראל  בני  בין  היחסים  לטיב  וסימן  עדות  הם 

וייסורים ר צער  מתוך  תורתו  את  קנה  הורקנוס  בן  אליעזר  בי 
ואביו, שלא האמין  הורקנוס העשיר,  בנו של  היה  הוא  גדולים. 
ביכולותיו להצליח בלימוד התורה, לא הרשה לו ללכת לישיבה כפי 

שחפץ ליבו.

רבי אליעזר בכה את נפשו, ואחרי שלושה שבועות של צער, נגלה 
אליו אליהו הנביא ואמר לו: ״לך עלה אצל בן זכאי לירושלים״.

מגדולי  לאחד  להיות  תורה,  והמבקש  הצעיר  אליעזר  הפך  לימים, 
כל  היו  אילו  כי  עליו  התבטא  יוחנן,  רבן  ורבו,  הקדושים,  התנאים 
הוא  השניה,  בכף  אליעזר  ורבי  אחת  מאזניים  בכף  ישראל  חכמי 

מכריע את כולם במעלותיו ובתורתו.

״תנורו של  ומפורסם המעשה בשם  מעשה שהיה עם רבי אליעזר, 
עכנאי״.

באותו היום, דנו חכמי המשנה בבית המדרש על דין של תנור העשוי 
מחתיכות מודבקות באמצעות חול, האם נחשב לכלי המקבל טומאה 
אליעזר  רבי  מטמאים.  וחכמים  מטהר  אליעזר  רבי  והיה  שלא,  או 
הגדול עומד איתן בדעתו, וכל חכמי ישראל עומדים כנגדו וחולקים 

עליו.

לא הועילו לרבי אליעזר כל הטענות וההוכחות שבעולם, ולא קיבלו 
חכמים את דבריו.

והוכחות,  טענות  לו  יועילו  שלא  הורקנוס  בן  אליעזר  רבי  כשראה 
ביקש לבסס את דבריו באמצעות אותות ומופתים, ואמר לחכמים: 
״אם הלכה כמותי, חרוב זה יוכיח״ ומיד נעקר עץ החרוב שהיה שם 

ממקומו, ועף ארבע מאות אמה.

עדיין לא הסכימו חכמים לדעתו של רבי אליעזר, ולכן המשיך ואמר: 
״אם הלכה כמותי, אמת המים יוכיחו״. באותו מקום זרמו המים בתוך 
תעלה, וכטבעם זורמים המים מלמעלה למטה, ואילו כאן החלו המים 
לזרום הפוך, על מנת להוכיח כי הצדק עם רבי אליעזר הגדול, ועדיין 

לא קיבלו חכמים את דעתו.

המדרש  בית  כותלי  כמותי,  הלכה  ״אם  ואמר:  אליעזר  רבי  המשיך 
יוכיחו״ ומיד נטו קירות בית המדרש וכמעט שנפלו על כל היושבים 

בתוכו.

גער רבי יהושע - מי שהיה החברותא של רבי אליעזר - בקירות בית 
הדנים  חכמים  תלמידי  בין  מחלוקת  כאן  ״יש  להם:  ואמר  המדרש 
אתם  מעזים  כיצד  זו,  למחלוקת  קשורים  אתם  ומה  הלכה,  בבירור 

להתערב במחלוקת?״.

כבודו  מפני  נופלים  לא  באלכסון,  ועמדו  מנפילתם  נעצרו  הקירות 
של רבי יהושע, ולא נזקפים חזרה מפני כבודו של רבי אליעזר בן 

הורקנוס.

המשיך רבי אליעזר ואמר להם: ״אם הלכה כמותי, מן השמים יוכיחו! 
יצאה בת קול משמים ואמרה להם: מה לכם אצל רבי אליעזר, שהלכה 

ראש כרוב

לא בשמים היא

ד ע ו ם  ל ו ע ל ח  י ש מ ה ך  ל מ ו  נ י ב ר ו ו  נ ר ו מ ו  נ נ ו ד א י  ח י

מדוע סירבו רבי יהושע וחכמים לפסוק על פי ה׳בת קול׳? וההשוואה בין הכרובים ללימוד ההלכה

ב״ה  •  ערב שבת־קודש פרשת תרומה  •  ג׳ אדר, ה׳ תהא שנת פרשה וטעמה  •  גיליון ק״ט

נקודה מהפרשה החסידית בשפה בהירה • מעובד מ׳תורה אור׳ ו׳ליקוטי תורה׳ של אדמו״ר הזקן



לעילוי נשמת

מרת מרים בת יצחק ע״ה לוי

ליום היארצייט, ד׳ אדר ה׳תשפ״ה

ולזכות בעלה וילדיה שיחיו

מופץ בעז״ה למעל  15,000 קוראים ומאזינים בכל שבוע! 
יו״ל ע״י שלום פייגין ובסיוע אבי הרב ברוך פייגין.

th0503828080@gmail.com |      +972-50 382 8080 

סרקו את ה-QRקוד, הצטרפו 
לקבוצה השקטה של טעם החיים בווצאפ 

ותוכלו להנות גם מגרסת אודיו רוצים להקדיש את הגליון הבא לזכות או לע״נ? יש לכם הערות? פנו אלינו:

עובר הקשר העמוק בינינו.

כרובים,  לנו  אין  ראשון  בית  סוף  מאז  אך 
שכן הארון והכרובים נגנזו עד לבית המקדש 
השלישי, ועל כך כתוב בתלמוד: ״מיום שברח 
בית המקדש אין ול הלקודש ורבך והא בעלומו, 

אלא אברע אמות של הכלה״.

בלימוד  יש  מה  הכלה?  דווקא  מדוע  אך 
הכלהה, שאין בלימוד המקרא?

ההסבר לכך נעוץ בהבנת הכוחות המרכיבים 
והמפתח  המשל  הם  כאמור,  שכן  אותנו, 

להבנת האמת האלוקית.

רצון מול חכמה

מה גבוה וקרוב יותר אל הנפש עצמה, וצרהן או כחהמה?

עמוקים  רעיונות  בתוכה  ומחזיקה  מתמצתת  החכמה  אחד,  מצד 
ביותר, ובכוחה לקפל פרטי פרטים והסברים ארוכים לכדי נקודה אחת 
באמצע  המופיע  לברק  ה׳חכמה׳  משולה  החסידות  בתורת  מסכמת. 
החושך, ולפתע פתאום, בהבזק של רגע, מראה לנו את כל מה שסביבנו 

בבת אחת.

ברגע  וספציפי.  מוגדר  כח  כבר  היא  כל מעלותיה,  אבל החכמה, על 
שהנפש מופיעה בתוך כח מסויים, היא מגבילה את עצמה למידותיו 

ולתחומו.

הרצון לעומת זאת, הוא נטייתה של הנפש עצמה. 

כאשר יש משהו שהאדם חפץ בו, הנפש כולה נוטה אליו, ונטיית הנפש 
כלפי מושא הרצון, דומה לאדם המתכופף מלוא קומתו ולא רק שולח 

את ידו או רגלו.

של  אמות  ״ארבע  מדוע  ומובן  ברור  עכשיו 
ים״ שלנו כיום. רִֻֻּבִ הכלה״ דווקא, הן ה״כְּ

יתברך,  ה׳  של  כחמתו  היא  שבכתב,  התורה 
ומקורה הוא בחכמה העליונה ביותר.

ההלכה לעומת זאת, מגלה לנו את וצרן ה׳. כך 
לדוגמא, בתורה נאמר: ״וְְהָָיוּ לְְטֹֹטָָפֹֹת בֵֵּין עֵֵינֶֶיךָ״, 
יודעים את  אנו  בזכות התורה שבעל פה,  ורק 
רצונו של ה׳ יתברך - איך לקיים את המצווה 
הראש  על  התפילין  מקום  את  פרטיה;  כל  על 
״בֵֵּין עֵֵינֶֶיךָ״ ממש. כך גם על  מעל המצח, ולא 

צורת התפילין המרובעת ועל צבעה השחור.

התורה שבעל פה, ובפרט לימוד הלכה למעשה, 
מהתורה  קיומה  כל  את  ששואבת  פי  על  אף 
התורה  שכן  שבכתב.  התורה  על  גם  במעלתה  היא  עולה  שבכתב, 
שבכתב היא חכמתו העליונה של ה׳ יתברך, ואילו ההלכה מגלה לנו 

את רצונו.

לכן משווים חכמינו ז״ל בין ארבע אמות של הלכה דווקא, לבין הכרובים. 
כשם שהכרובים היוו סמל ועדות לקשר העמוק ביותר בין כנסת ישראל 
וה׳ יתברך, כך גם באמצעות לימדו הכלהה הועיסוק וצרבן ה׳, מתרבח 

ולהמד אל הקב״ה בקשר העמוק ביותר, דביוק כמו רדך בורכהים.

! ם ו ל ש ת  ב ש

)סיפור: פדר״א, ב״מ נט:  | מאמר: תו״א פ׳, ד. ד״ה ״הנה כתיב ועמך כולם צדיקים״(

קוּּ זָָ"א וְְנוּּקְְבָָא  �לְְּ ן נִִסְְ�תַַּ וְְאַַחַַר הַַחוּּרְְ�בָָּ
חָָזְְרוּּ  א 

ֹ
וְְלֹ מָָם, 

ֹ
לִִמְְקוֹ אֲֲצִִילוּּת  �בַַּ ֶ

�
שֶׁ

מִִיּּוּּת אַַף  ְ
�

שְׁ ה �גַַּ �יָָּ ִ
�
עֲֲשִׂ ד �בַַּ

ֹ
 עוֹ

ׁשׁ
 לְְהִִתְְלַַ�בֵֵּ

א  רוּּבִִים. אֶֶ�לָָּ י נִִגְְנְְזוּּ הַַ�כְְּ נִִי, �כִִּ ֵ
�

בַַיִִת שֵׁ �בְְּ
 - ת 

ֹ
לָָמוֹ

ֹ
הָָעוֹ נִִימִִית  ְ �פְּ בְְחִִינַַת  �בִִּ רַַק 

אִִים  �נָָּ ל הַַ�תַַּ ֶ
�

רָָה שֶׁ
ֹ
עַַל יְְדֵֵי עֵֵסֶֶק הַַתּּוֹ

ת, 
ֹ
הֲֲלָָכוֹ �בַַּ וְְאַַחֲֲרָָיו  נִִי  ֵ

�
שֵׁ יִִת  �בַַּ ימֵֵי  �בִִּ ֶ

�
שֶׁ

א 
ֹ
�לֹּ ֶ

�
שֶׁ ן 

ֹ
הָָעֶֶלְְיוֹ ן 

ֹ
רָָצוֹ נִִימִִית  ְ �פְּ הֵֵן  ֶ

�
שֶׁ

רָָה 
ֹ
אָָה הוּּא תּּוֹ חָָכְְמָָה עִִ�לָָּ ה �בְְּ �לָָּ נִִתְְ�גַַּ

תוּּב:  �כָָּ ֶ
�

שֶׁ ה  מִִ�מָָּ דָָע 
ֹ
וְְכַַנּּוֹ כְְתָָב.  �בִִּ ֶ

�
שֶׁ

עְְלָָהּּ". ת חַַיִִל עֲֲטֶֶרֶֶת �בַַּ ֶ
�

"אֵֵשֶׁ


